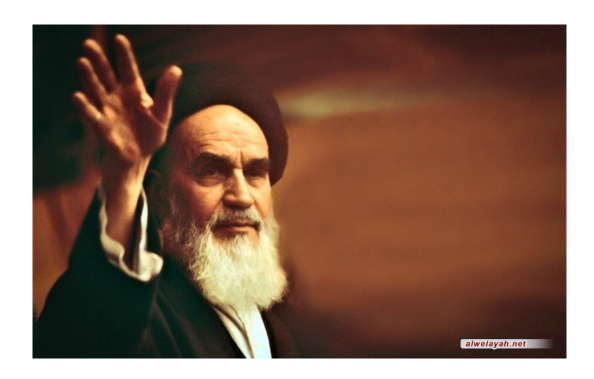
## أداء التكليف في نظر الإمام الخميني (ره)



أداء التكليف في نظر الإمام الخميني (ره)

عباّس شفيعي

ترجمة: علي قازان

الخلاصة:

في هذه المقالة، يجري البحث حول دور وتأثير عامل أداء التكليف في قيادة الإمام الخميني، وطريقة العمل به على أرض الواقع. التكليف بشكل عام، هو القوانين الوضعيّة التي تصدرها جهة تـتمتّع بالصلاحيّة بحيث يجب على الإنسان إطاعتها، وكان القائد الراحل للثورة الإسلاميّة يعتقد أن "التكاليف الإلهيّة تحدّد للبشر كلّ حركاتهم وسكناتهم وأقوالهم وسلوكيّاتهم. وكان يعتقد أن التكليف هو ما يأمر اللهييّة تحدّد للبشر كلّ حركاتهم وسكناتهم وأقوالهم وسلوكيّاتهم. وكان يعتقد أن التكليف هو ما يأمر به يأمر الله وبنهى عنه، ويؤكّد باستمرار على ما يتلاءم وهذه النظرة، أن علينا أن نرى ما يأمر به اللهاء "، تبرز عند المدراء الأصيلين بوضوح أهميّة (معرفة التكليف) كضرورة مسليّمة قبل (العمل بالتكليف)؛ ولعليّه لأجل ذلك، وجب على الأشخاص المؤمنين بآلييّة العمل الإسلاميّة هذه، أن ينشغلوا باستطلاع الموضوعات المرتبطة بالتكليف الإلهي وكشفها، وأن يحصروا خياراتهم المستقبلييّة خلال هذه العملييّة ضمن دائرة التكليف، فيونيّقوا العلاقة بين معرفة الموضوع ومعرفة الحكم. من جهة أخرى، لطالما شكيّل أصل العمل بالتكليف هيونيّقوا العلاقة بين معرفة الموضوع ومعرفة الحكم. من جهة أخرى، يفترسوها في نمان العملية، وما زال. لذلك فهم يغتسّروها في الواقع العملي. لقد كان الإمام الخميني(ره) نموذجاء ممتازاء في عصرنا الحاضر، حيث تمكيّن من اختبار مبدأ التبعييّة للتكليف عملييّاء، متأسيّاء بالشخصيّات القرآنيّة القدوة، وعليه، يمكننا أن يعتبر الإمام الخميني(ره) أسوة "للمدراء في هذا المجال.

المفردات الرئيسيّة: قيادة الإمام الخمينيّ(ره)، أداء التكليف، معرفة التكليف، رصد النماذج السلوكيّة في التكليف.

## المقدّمة:

لطالما كان أصل العمل بالتكليف يشكّل هاجسا ً لدى المدير الملتزم وما زال. ولكن قبل الإطّلاع على التكليف في مسألة ٍ ما، لا بدّ من الحصول على نوع معرفة ٍ بالموضوع، ومن ثمّ استفادة حكمه عبر اللجوء إلى أحد آراء المنظّرين الإسلاميّين.

ولقد تمكّن الإمام الخميني(ره) كأحد المنظّرين الإسلاميّين، من تبيين الأحكام المترتّبة على هذا الأصل بشكل ٍ جيّد، إضافة إلى تطبيقها في الواقع العملي.

وقد طرح الإمام(ره) الموضوعات المتنوّعة، بما يشمل السياسيّ منها، والاجتماعيّ والاقتصاديّ و... في إطار القوانين الإسلاميّة، ومن ثمّ أثبت نتائج كلّ واحدٍ منها وفق مبدأ أداء التكليف.

والجدير بالذكر هنا، أن المل أداء التكليف يختزن القدرة على السريان في جميع شؤون الحياة، لاسيّما العمل الإداري منها، وخاصّة المهام الإداريّة العصريّة.

يعتبر الإنسان الموحّد نفسه ملزما ً بامتلاك خطة ومشروع وبرنامج في طور إنجاز العمل، ودائما ً حاملاً همّ أداء التكليف في القرارات التي يتّخذها.

لطالما كان قادة أو مدراء المجتمع الديني المرابطين في المؤسسات - المعترك الإستراتيجي التوحيدي الممه للإنخراط في التبعية للتكليف - في صدد اختيار أفضل أنواع وأساليب القيادة، لكي يتمك نوا في نهاية المطاف من أداء الواجب الإلهي تجاه أتباعهم؛ هذا ويشك ل عادة موضوع المراقبة والإشراف مصدر قلق للمدراء الأصيلين والمطيعين للتكليف، فهم يسألون أنفسهم باستمرار: هل يشك ل نوع الإشراف الذي يمارسونه انتهاكا لحقوق الأفراد؟

لقد أحكم الإمام الخميني"(ره) تشييد فرضي "ته وفق مبنى التبعي"ة للتكليف، وهو الذي زرع في ذاته أداء التكليف كآليّة عمل إلهيّة، وكان على رأس السالكين على طريق المسيرة التوحيديّة.

أمَّا السؤال الأساسيَّ المبحوث في هذه المقالة فهو: بماذا عرَّف الإمام الخمينيَّ كقائد(ره) أداء التكليف، وكيف وضعه قيد التطبيق؟

فرضيّة البحث هي \_ كما أشير سابقاءً \_ محوريّة التكليف في قيادة الإمام(ره) للمجتمع الدينيّ.

أمًّا أهداف الدراسة فستنكشف في سياق شرح الفرضيَّة، والإجابة عن سؤال البحث.

من الطبيعي أنّه في إطار تشريح محوريّة أداء الواجب لدى قائد الثورة العظيم، سيتمّ بحث عدّة قضايا تستوعب سنوات تصدّيه(ره) للقيادة. وكيفما كان، فالمسار الرئيسي الذي تسلكه هذه الدراسة هو عبارة عن تبيين محوريّة التكليف عند قائد الثورة الراحل(ره) من أجل الكشف عن آثار التبعيّة للتكليف بشكل ملموس في ساحة العمل. ولكن قبل كلّ شيء لا بدّ من تعريف القيادة، ثم نبحث بعدها موضوع أداء التكليف ضمن قيادة الإمام الخميني(ره).

## تعريف القيادة:

لقد قد معلماء الإدارة والعلوم السلوكي تعاريف متنو عة للقيادة، وهي تحتوي بغالبي تها على عنصر التأثير، في التأثير، في التأثير، ويعتقد أن القيادة هي فن أو عملي التأثير، في سبيل تحقيق أهداف المجموعة [1]).

أما (شرمرهورن) فيعرّف القيادة على أنّها حالة خاصّة من التأثير على الأفراد أو المجموعات، بحيث تنفّذ ما يريده القائد (المدير)([2]).

كما عرّف (تـننباوم)(1964) القيادة على أنّها القدرة على التأثير في الأفراد، التي تعطى لأشخاص يحتلّون مرتبة خاصّة، ويقومون بإرشاد الأفراد خلال هذه العمليّة عبر أساليب التواصل([3]).

كما هو ملاحظ إذن، فالنقطة المشتركة في تعاريف القيادة هي التأثير؛ وبحسب تعبير بعض العلماء، فإن القيادة هي القدرة على التأثير. أمّا السؤال المطروح هنا فهو: ما هو مصدر قدرة التأثير عند القادة؟ والإجابة عنه هي: أنّ قوة القادة هي التي تحدّد الإنسان مدى تأثيرهم، وقد اعتبر (تشارلز هاندي) أن التأثير والسلطة هما مفهومان متقاربان، وقال: إنّ التأثير هو عبارة عن التعديل والإصلاح الذي تجريه الجهة (أ) على سلوك الجهة (ب) ونظرته إلى الأمور، بينما السلطة هي الشيء تعطيه إمكانيّة ذلك؛ وبناءً عليه تكون السلطة أداةً للتأثير([4]). لقد كان الإمام الخميني(ره) قائداً

إلهياً ً ذا تأثير خارق للعادة في أتباعه؛ ومصدر هذا التأثير هو سلطته المعنوياً. ولا بد ً من الإشارة هنا إلى أن ّ هذه السلطة المعنوياة قائمة على أداء التكليف حسب رؤية قائد الثورة الراحل. ومعنى هذا، أن ّ الإنسان الموحاّد الذي يؤداّي تكليفه يكون قد نصر ا□، ووا□ سيعطيه بالطبع سلطة معنوياة لكي يتمكّن من التأثير في أتباعه، فإن ّ ا□ القادر قد وعد: {إن تَنصُرُوا ا□ َ يَنصُر ْكُمْ وَ وَيَابُرْ كُمُ مُ الْمَكُمُ مُ } ([5]).

وهكذا، بناء ً على هذه النظرة الدينيّة، تكتسب التبعيّة للتكليف معناها.

مفهوم أداء التكليف

إن " أداء التكليف هو أحد أهم " المكو "نات في قيادة الإمام الخميني(ره)، ويعد " فهم معنى هذا المبدأ وتطبيقه في المؤسسّسات الإسلاميّة من الأمور الضروريّة.

وقد استخدم الإمام الخميني(ره) هذا الأسلوب من أجل رفع مستوى أداء أتباعه، ممّا يحدونا على التعرّف على ماهيّة التكليف وطريقة العمل به بالاستفادة من كلمات الإمام الخميني(ره).

يعتقد بعض المنظّرين الإسلاميّين أنّ قابليّة تحمّل التكليف هي من جملة قابليّات الإنسان؛ لأنّه يستطيع العيش ضمن الحدود التي ترسمها له القوانين المقرّرة. ليس هناك من موجود غير الإنسان يستطيع أن يتّبع قانونا ً ما غير القانون الطبيعيّ الجبريّ. فالإنسان إذن هو الكائن الوحيد المثير للعجب، والمتميّز الذي يستطيع أن يضبط سلوكه وفق سلسلة من القوانين الموضوعة. ثم إنّ هذه القوانين الموضوعة، والتي تقرّرها جهة تمتلك الصلاحيّة، وتُفرض على الإنسان، ولا تخلو من التعب والمشقّة، هي ما يصطلح عليها بـ (التكليف)([6]).

التكليف على مراتب، والنّاس يختلفون من حيث المستوى المعرفي "بالنسبة إليه؛ فهناك الكثير من الأشخاص الذي تتوجّه إليهم تكاليف عينيّة بسبب ما يمتلكونه من مستوى وعي، في حين أن "نفس هذه التكاليف غير مطلوبة بالنسبة لأشخاص آخرين؛ هذا والحال أن "معرفة التكليف واجبة على جميع أفراد التنظيم الإسلامي . إن الإمام الخميني(ره) باعتباره المروّج لثقافة أداء التكليف بمفهومها الواسع في نظام الإدارة الإسلامينة، والمروّج لأصل التكليف كفرضية أساسينة في قراراته السياسينة، يؤمن أن جميع أقوال وتصرّفات البشر يجب أن تكون متطابقة مع ما ينص عليه التكليف الإلهي، وكان يقول: «لقد قمنا بجميع هذه الأعمال من أجل ا□، فهو الذي أمرنا بالعمل<([7]).

فالإمام الخميني(ره) إذن، يعتبر كلّ ما أمر ا□ به أو نهى عنه تكليفا ً، وكان يؤكّد باستمرار على هذا الأمر، وهو القائل: >فلنرى بماذا أمر ا□، ماذا قال<([8]).

أركان أداء التكليف

التكليف هو العمل بالقوانين التي يقد ّمها الدين للبشر. وبعبارة أخرى، يمتلك الإسلام قوانين، يجب على المؤمن العمل بها. فلا بد ّ الآن من معرفة رأي الإمام الخميني(ره)، مؤسّس الجمهوريّة الإسلاميّة، حول أصل العمل بالتكاليف، التي هي في واقع الأمر حفظ للمذهب ودفاع عن تلك القضايا الحياتيّة، التي تأبى الدخول في دائرة النّقاش. ويقول الإمام الخميني(ره) في هذا المجال: >هناك بعض المسائل التي يمكن غضّ النظر عنها في حياة الإنسان... يمكن أن يتجاوز عن بعض الأمور، لكن لا يمكن تجاوز الإسلام، لا يحقّ لأحد تجاوز الإسلام<([9]).

كما كان يؤكّد على هذا الأمر حتى أعلى مستويات إدارة البلد، وهذا ما صرّح به في مراسم حكم تنصيب رئيس الجمهوريّة رجائي، حيث قال: >يجب أن ندع القلق جانبا ً حينما يتعلّق الأمر بالأعمال التي نقوم بها، سواء ً تلك الفرديّة منها بيننا وبين ربّنا، أم بالنسبة للأعمال التي توكل إلى بعض الأشخاص، علينا أن نتخلّص من قلق الخوف من الفشل، يجب أن يقلقنا عدم أداء التكليف؛ إنّها أنفسنا التي يجب أن نقلق منها<([10]).

فإذا أردنا أن نؤدي تكليفنا، يجب أن نتعرّف عليه أوّلاً، ومن ثمّ نوائم بين الدوافع الإلهيّة والعمل. وعليه، يمكننا إحصاء أبعاد التكليف بالشكل التالي:

1 \_ معرفة التكليف.

2 \_ أداء التكليف بدافع ٍ إلهي ّ.

إذا أردنا أن نعر ّف (معرفة التكليف) يمكن أن نقول أن ّها معرفة حكم ا□، بحيث يعرف المدراء والعاملون ماذا يريد ا□ منهم، وما هو الأمر المتوج ّه إليهم في موضوع ٍ ما. فمعرفة التكليف إذن بالنسبة لكم كمدراء هي أن ّه: «عليكم أن ترقبوا قول ا□ في كل ّ قضي ّة تواجهونها، ثم ّ أن تعملوا

بهذا القول»([11]).

من البديهي أن يعطي المدراء الأولويّة لأداء التكليف بعد التعرّف عليه، يحدوهم إلى ذلك دافع إلهيّ.

لقد كان الإمام الخميني(ره) المروّج لثقافة أداء التكليف بمفهومها الواسع في نظام الإدارة الإسلاميّة؛ وفي الواقع، إن أصل العمل بالتكليف بحسب رؤية الإمام الخميني(ره)، هو بعينه حفط ٌ للمذهد.

تحمّل التكليف والإدارة

إن ّلتحم ّل التكليف علاقة وثيقة بالمهام ّ الإداري ّة، ويمكن مثلا ً أن نبحث العلاقة القائمة بينه وبين الإشراف من ناحية أداء العاملين في المؤسسّة. إن العاملين المؤمنين والمعتقدين أن الخدمات التي يؤدونها هي أداء للتكليف، ويعتبرون ا□ مراقبا ً لهم فيشتغلون بالنشاطات الخاص ّة بالمؤسسّة، سيؤد ّون وظيفتهم، وستنعكس هذه النظرة طبعا ً في تحسين مستوى أدائهم.

وهكذا، يرى الأشخاص المؤمنون بهذه الطريق، أن هناك رقابة أعلى من رقابة إدارة المؤسسة، وهذا يؤد ي إلى صيرورة الرقابة عندهم ذاتي ة، وبالتالي سيمتازون بنوع من الرقابة المطلوبة بشد ة. لهذا، يمكننا القول أن هناك علاقة منطقي ة بين الرقابة والتكليف في نظام الإدارة الإسلامي ة. كما يمكن أن تنشأ علاقة مثمرة بين القرارات التي يتخذها المدراء وبين التكليف في الواقع؛ بما يعني معرفة التكليف في السياسيّة والاجتماعيّة والإداريّة؛ فا□ الكبير قد وضع إذا ً تكاليفا ً فيها سعادة عباده، بحيث أنّ العمل وفقها يتطلّب قرارا ً سياسيّا ً، كثورة الإمام الحسين (ع) يوم عاشوراء التي كانت نتيجة تكليف ً للإمام الحسين(ع) باتخاذ قرار ً سياسيّ.

إن تاريخ الشيعة مليء والشخصي التي التي التهذات قرارات سياسية السنادا الله مفهوم أداء التكليف أحد هذه الشخصيات الميرزا الشيرازي، الذي التخذ قرارا سياسيا مياسيا مع أداء التكليف حين أفتى بحرمة التنباك. وهنا لا بد من الإشارة إلى أن هذا الأصل الإستراتيجي في التخطيط، والتنسيق، والقيادة قد يعطي نتائج مهمة. لذا، مع الانتباه إلى الارتباط القائم بين التكليف بالإدارة، تشكل معرفة التكليف بالنسبة للقائد ومدراء المجتمع الإسلامي وكذلك بالنسبة لأتباع الولاية أهمية فائقة، بحيث أنهم يعتبرون أنفسهم ملزمين بأداء المهام المستقبلية، فضلاً عن الأعمال والوظائف الحالية: لذا يعتبر أداء التكليف والتخطيط للمستقبل أمران مطروحان كعاملين ضروريين للوصول إلى أهداف المؤسسة الإسلامية. ولو أن مدراء المجتمع يتعاملون مع التنبؤ بالتكاليف المؤدية للوصول إلى الأهداف كما يتعاملون مع التكليف، لاستطاعوا \_ عبر امتلاك هكذا رؤية \_ من فهم المعادلات الإقتصادية والسياسية في المؤسسات المشابهة، ومن ثم التخطيط على أساسها.

## التنبؤ بالتكليف وأداؤه

إن "التنبؤ بالتكليف يلازمه بعد النظر ضمن إطار معرفة التكليف؛ والمدير الذي يعرف ما ينتظره من تكاليف سوف يكتشف الموانع الداخلي ّة والخارجي ّة لأداء التكليف ــ كونه رئيسا ً للمؤسّسة ــ وسوف ينشغل ببحث طرق ووسائل تحقيق الهدف وفق رؤية منظ ّمة في إطار مؤسّسته، أي أنـّه سوف يعمل على توقّع السبل والأساليب المتنوعة الموصلة إلى الهدف بما يتوافق مع مبنى التكليف الإلهي.

أمّا الإمام الخميني(ره) فقد ثمّن معرفة التكاليف المستقبليّة كثيرا ً، وقد قال: >لقد طوينا صفحة الماضي، ونجحنا بحمد ا□. علينا أن لا نستغرق بما مضى، بل ننظر إلى المستقبل. ما هو تكليفنا حاليّا ً؟ وما هو تكليفنا في ما بعد، في المستقبل؟ لا فرق بين أن نكون جميعا ً مكلّفين بالتكاليف الإلهيّة الآن أم في المستقبل<([12]).

كما قال في مورد آخر: >ما يهم هو أن نعرف تكليفنا الحالي والمستقبلي. لقد مضى ما مضى على ما يرام بحمد ا□، ولكن ّالمهم هو أن نحد ّد تكليفنا الحالي والمستقبلي<([13]).

فما يستفاد من أقوال قائد الثورة الراحل هو أنّه لا بدّ من التفكير في دائرة التكليف المستقبلي، والعمل وفقا ً لما نتوصّل إليه، ويمكننا بالطبع أن نعطي توقّعات ٍ أدقّ خلال هذه المسيرة.

لقد تمكَّن الإمام الخميني(ره) من إعطاء توقَّعات دقيقة وفق هذه الرؤية، ونشير هنا إلى نماذج منها:

1 \_ توقّع انهزام الإتحاد السوفياتي في أفغانستان:

لقد أعطى الإمام الخميني(ره) توقّعات ٍ دقيقة نسبيّا ً ببركة الشواخص المتنوعة، المعنوية والماديّة، التي كان يراها في الأحداث، وأحدها الهجوم العسكري الذي شنّه الإتحاد السوفياتي على أفغانستان؛ فقد توقّع الإمام الخميني(ره) \_ بما يمتلك من رؤية سياسيّة مستلهمة من التعاليم الدينيّة \_ هزيمة

جنودهم في أفغانستان. وقد قال في هذا المجال: >في يوم من الأيّام جاء السفير الروسي إليّ وقال لقد طلبت أفغانستان مساعدتنا، ونحن نريد الدخول إلى أفغانستان. فقلت طبعاً، يمكنكم أن تحتلّوا أفغانستان، ولكن عليكم أن تعلموا أنّكم لا تستطيعون الاستمرار. لن يتحقّق شيء ُ إِّلا إذا أراده الشعب.

وقد أدركوا هذا الأمر الآن، ولكنِّهم عليقوا، والأمور آيلة إلى ما قلته<([14]).

لقد توقَّع الإمام الخميني(ره) في تلك السنوات هزيمة الجيش الأحمر، وهذا ما حصل.

2 \_ سقوط الشيوعيّة، ونزوع الإتحاد السوفياتي السابق إلى الغرب:

كان الإمام الخميني(ره) قد بعث قبل انهيار الإتحاد السوفياتي السابق رسالة ً إلى غورباتشوف يحذره فيها من الإرتماء في حضن الغرب، ويتنبّأ فيها بسقوط الشيوعيّة. وكان فيما كتبه في رسالته:

>لقد وجّه قائد الصين الضربة الأولى للشيوعيّة؛ ويظهر أنّكم ستوجّهون إليها الثانية والأخيرة. ليس لدينا في العالم اليوم شيء ٌ إسمه الشيوعيّة. ولكن أطلب منكم طلبا ً حثيثا ً أن لا تقعوا في أسر الغرب والشيطان الأكبر أثناء كسر جدران أوهام الماركسيّة<([15]).

3 \_ توقّع مهاجمة العراق لدول مثل الكويت:

لطالما نصح الإمام الخميني(ره) دول المنطقة ونهاهم عن دعم صد"ام، وقد خاطب الإمام(ره) دول الخليج بعد أن قد من المساعدات التي لا تحصى لصد"ام، فقال لهم: >إذا تعاظم أمر صد"ام \_ لا سمح ا□ - سوف يحرقكم جميعا ً. هذه هي روحي قصد"ام؛ فصد"ام روحه مليئة بالفساد وقتل النفس والجريمة. إن ه إذا استطاع \_ لا سمح ا□ - فسوف يقضي على الحجاز، على سورياً، دول الخليج،

والكويت كذلك؛ سوف يقضي عليها جميعاً <([16]).

لقد كان الإمام(ره) صاحب نظرة ثاقبة في معرفة العدوّ، وقد استفاد من العوامل المعنويّة في هذا المجال، وكان يعتبر أنّ الذنب في كثير عن الأحيان يؤدّي إلى قسوة في السلوك، وبالطبع يؤثّر كثيرا على حسّ التوقّع عند المرء.

هناك توقّعات أخرى أخبر بها الإمام الخميني(ره)، وهي مبنيّة على دراسة الإمام للتاريخ والإستفادة من التجربة التاريخيّة؛ منها توقّع سلوك الشاه الإجراميّ في أواخر أيّام سلطنته. وقد أثبتت التجربة التاريخيّة أنّ الديكتاتوريّون عندما ينقطع أملهم من كلّ شيء، عندما ييأسون، تصبح تصرّفاتهم جنونيّة. إحدى العوامل المتغيّرة المهمّة التي كان الإمام يلاحظها في توقّعاته هو التأييد الشعبي نفيا ً وإثباتا ً. والحكومات إنّما يكتب لها الاستمرار إذا كان الشعب متآلفا ً مع النظام السياسيّ الذي شكّلها.

أمَّا إذا أرادت الحكومة أن تستمرَّ بقوَّة السلاح، فستصاب حينها بالعجز، وهذا ما كان الإمام الخميني(ره) يؤكَّد عليه دائما ً قائلاً: >ليس هناك من قوَّة تستطيع قمع شعب<([17]).

الثمار العمليّة لأداء التكليف:

لقد أثبتت الشعارات التي أطلقها شعب حزب ا□ نفسها في على أرض الواقع في كثيرٍ من أحداث الثورة الإسلاميّة. هناك بالطبع بعض الموارد التي لم تظهر فيها هذه الثمار، ولكنّها كانت رغم ذلك تلقي بطلّ آثارها المعنوية على المجتمع؛ هذه الآثار التي إنّما تحقّقت بفضل القيام بهذه الأعمال بنيّة أداء التكليف. لقد كان انتصار الثورة والقضاء على المنافقين واحتلال وكر التجسّس الأمريكي وفشل الهجوم الأمريكي في طبس والإنتصار في الحرب وطرد العدوّ من أرض الوطن المسلم، لقد كانت كلّ هذه آثاراً علموسة ً ناتجة ً عن أصل أداء التكليف.

ويقول الإمام الخميني(ره) في ردّ قاسٍ على التحليلات التي قدّمها بعض أزلام الإستكبار ـ كالليبراليين ـ حول الحرب وقضايا الثورة المختلفة:

>إنّني أعتذر بشكل رسمي من أمهات وآباء وأخوات وإخوة وزوجات وأولاد الشهداء والجرحى بسبب هذه التحليلات الخاطئة التي نراها هذه الأيّام، وأطلب من ا□ أن يتقبّلني إلى جانب شهداء الحرب المفروضة. لسنا نادمين على طريقة أدائنا في لحظة ٍ من لحظات الحرب، وهل نسينا أنّنا حاربنا من أجل أداء التكليف، وأن نتيجة هذه الحرب هي مسألة فرعيّة؟<([18]). ما يريد الإمام الخميني(ره) قوله لنا في ردّه على هذه التحليلات الخاطئة التي تصنّفنا كمهزومين في هذه الحرب، إنّه لا معنى للهزيمة في قاموس أداء التكليف، وأنّ النتيجة غير مهمّة مهما كانت؛ فالتكليف تارة ً يكون بالحرب وأخرى يكون بالسلام. كما أنّ الإمام الخميني(ره) يشير إلى نقطة مهمّة، فيقول:

>لقد قام شعبنا بواجبه طوال المدّة التي شعر فيها أنّه مكلّف بالحرب وقادر ُ عليها، وهنيئا ً لأولئك الذين لم يعتريهم الشك حتى اللحظات الأخيرة. في السّاعة التي علم فيها شعبنا أن مصلحة بقاء الثورة كانت في قبول القرار الدوليّ، ق َبل وسلّم، وقد أدّى بذلك واجبه، فهل عليه أن يقلق من القيام بواجبه؟<([19]).

وهنا يجب تذكير المسؤولين بضرورة العمل بطريقة لا تشعر حزب ا□ بالإحباط، وألا يتأثروا بالأجواء التي يصنعها العدو "، وأن لا يتصر "فوا بأسلوب يشعر الذين شاركوا في الحرب أن " الجمهورية الإسلامي "ة في إيران تراجعت عن مرتكزاتها الأساسي "ة، فينجر " ذلك إلى إيجاد نوع من الإزدواجي "ة في عقيدتهم وعملهم؛ ويقول الإمام(ره):

>يجب أن نتجنّب التعبير عن آراء وأفكار يقصد منها إرضاء بعض الليبراليّين الذين باعوا أنفسهم، وذلك كي لا يشعر أبناء حزب ا□ الأعزّاء أنّ الجمهوريّة الإسلاميّة تهمّ بالتراجع عن ثوابتها. وهل يعقل أنّ تحليلاً يدّعي إنّ الجمهوريّة الإسلاميّة في إيران لم تحقّق شيئا ً أو أنّها كانت فاشلة، يمكن أن يستهدف شيئا ً سوى إضعاف النظام وسحب ثقة النّاس؟!<([20]).

ولا يعتبر الإمام ها هنا التأخّر عن الوصول إلى الهدف دليلاً على التراجع عن الثوابت، وذلك استناداً إلى الأهداف البعيدة المدى التي وضعها الأنبياء والأئمة المعصومين^ وأدوا تكليفهم في سبيل تحقيقها. ويعتقد الإمام أن ّ الأنبياء والمعصومين^ كان لهم أهدافا ً سامية قد أد ّوا تكليفهم من أجل الوصول إليها، وهناك البعض مم ّن وصل إلى هذه الأهداف المثالينّة والبعض الآخر مم ّن لم يصل، ولكنسّهم لم يتراجعوا أبدا ً عن ثوابتهم.

يقول الإمام الخميني(ره) في هذا المجال: >ليس التأخّر في الوصول إلى الهدف سببا ً للعدول عن ثوابتنا. نحن مأمورون جميعا ً بأداء التكليف والواجب، لا بالنتيجة. لو أن جميع الأنبياء والمعصومين^كانوا مكلّفين بالنتيجة لما كان عليهم أن يتجاوزوا المجال الذين يستطيعون العمل ضمنه، وأن يتحدّ ثوا ويذكروا الأهداف العامّة البعيدة المدى التي لم يكونوا ليصلوا إليها في حياتهم الطاهريّة<([21]).

ويذكر الإمام الخميني(ره) هنا نماذج من تحقّق الأهداف، مذكّرا ً بثمارها الطيّبة ومؤكّدا ً على الإستعانة بالقوى خاصّتنا: >لقد استطاع شعبنا بلطف الله العظيم، تحقيق النجاح في مختلف الميادين التي رفع شعاره فيها، فقد رأينا شعار القضاء على نظام الشاه على أرض الواقع، وقد زيناً شعار الحريّة والإستقلال بعملنا، لقد شاهدنا شعار (الموت لأمريكا) في عمل شبابنا الثائر البطل المسلم، حين احتل وكر الفساد والتجسّس الأمريكي. لقد وضعنا شعاراتنا على المحك بالعمل. نحن نعترف أنّ الكثير من الموانع اعترضت سبيلنا، وأجبرتنا على تغيير الأساليب والتكتيكات. علام نستخفّ بأنفسنا وبشعبنا ومسؤولي بلدنا، ولماذا نعتبر أنّ العقل والتدبير كلّه عند الآخرين؟»([22]).

النماذج السلوكيّة في أداء التكليف:

أ \_ (مدر ّس)، رجل ٌ مطيع للتكليف

كان الإمام الخميني(ره) يعتقد أنّه يجب أن لا نخلي الساحة حتى وإن لم يجري العمل كما نريد، بل علينا أن ننزل إلى ساحة المعركة، ونعمل بتكليفنا، وكان يقول: >على أولئك الذين يحملون الإسلام كعقيدة، أن ينزلوا إلى الساحة، وأن يدلوا بأصواتهم. وليس مبرّراً لنا التنحّي جانباً إذا لم يأت ِ شخصٌ موافق لهوانا. كلا، على الإنسان أن يكون حاضراً حتى لو كانت الأمور مخالفة لما يهواه<([23]).

أما مقصود الإمام(ره) من (الثبات في الميدان)، فهو السعي من أجل أداء التكليف والدفاع عن الإسلام([24])، وقد ذكر لنا (ره) نموذجا ً حيث حد ّثنا قائلا ً:

المرحوم مدر ّس (ره) كان قد قال >أنا أعارض الجمهوري ّة <. في ذلك الوقت، كانت الجمهوري ّة شيئا ً لا بد ّ من معارضته، لأنهم كانوا حينها يريدون حياكة مؤامرة، فقال حينها >أنا أعارض الجمهوري ّة لكن ّي لن أتنح ّى جانبا ً، أنا حاضر في الساحة. سوف أسعى للمشاركة فيها <. عندما يريد الإنسان أن يخدم، عليه أن يعمل على تقديم الخدمة بأي ّ صبغة ٍ كانت < ([25]).

ب \_ العمل بالتكليف في المهجر

عندما يتحدّث الإمام الخميني(ره) عن قصّة الهجرة، ويذكر مصاعب الطريق، يطرح أداء التكليف كنظرة جديدة يمكنها أن تنسي المرء عناء الهجرة، وأن تحولها إلى طريق لتقديم الخدمة في سبيل ا□. وقد شرح لنا قصّة الهجرة من تركينًا إلى العراق فقال: >عندما دخلنا إلى العراق قادمين من جهة تركينًا، وذهبنا بعدها إلى النجف، جاء أشخاص من قبل الحكومة العراقينة وكرّروا مرارا ً أنّ العراق لكم، ويمكنكم أن تذهبوا حيث شئتم، وأن تطلبوا أيّ شيء ٍ فن ُنفّذه، إلى أن تغيّرت الحكومات الواحدة تلو

الأخرى، ورأينا في المدّة الأخيرة أنّه من المناسب أن نمارس نشاطنا لمدّة أطول في العراق. ثم بدأت الحكومة تتّخذ منحى معارضا شيئا شيئا شيئا فشيئا أله في فيدأوا بإرسال عدة أشخاص إلى المنزل كحر اس شخصي ين، وأشاعوا أن هناك من يريد اغتيالكم... ولكنّي كنت أقول لبعض الأصدقاء منذ البداية، أن القضية ليست قصّة حراسة، بل هي مراقبة لما نفعله. ثم بعد ذلك بوقت قصير جاء مسؤول الأمن من بغداد، وكان شخصا لطيفا ألم وكانت كلماته مليئة بالمجاملات... ثم ذهب هذا الشخص، وجاء بعده آخر بعد عدّة أيّام، وقالوا أن رتبته أعلى من مسؤول الأمن ذاك، وقال لنا بشكل رسمي إنه لدينا معاهدات مع دولة إيران وتعهدات لها، لذا لا يمكننا أن نقبل بممارسة نشاطكم هنا... عليكم أن تجتنبوا كتابة أي شيء، أو التحدّث على المنبر، أو تسجيل شريط وإرساله، لأن هذا يتعارض مع تعهداتنا. فقلت له إن هذا الشجيل شرعي واجب علي المنبر، وسأسج لل المنبر، وسأسج الأشرطة وأرسلها إلى إيران. هذا تكليفي الشرعي وأنتم مكلّفون أيضا أله فاعملوا<([26]).

ج \_ الإصرار على تنفيذ التكليف وتحمَّل المسؤوليَّة في الصعاب

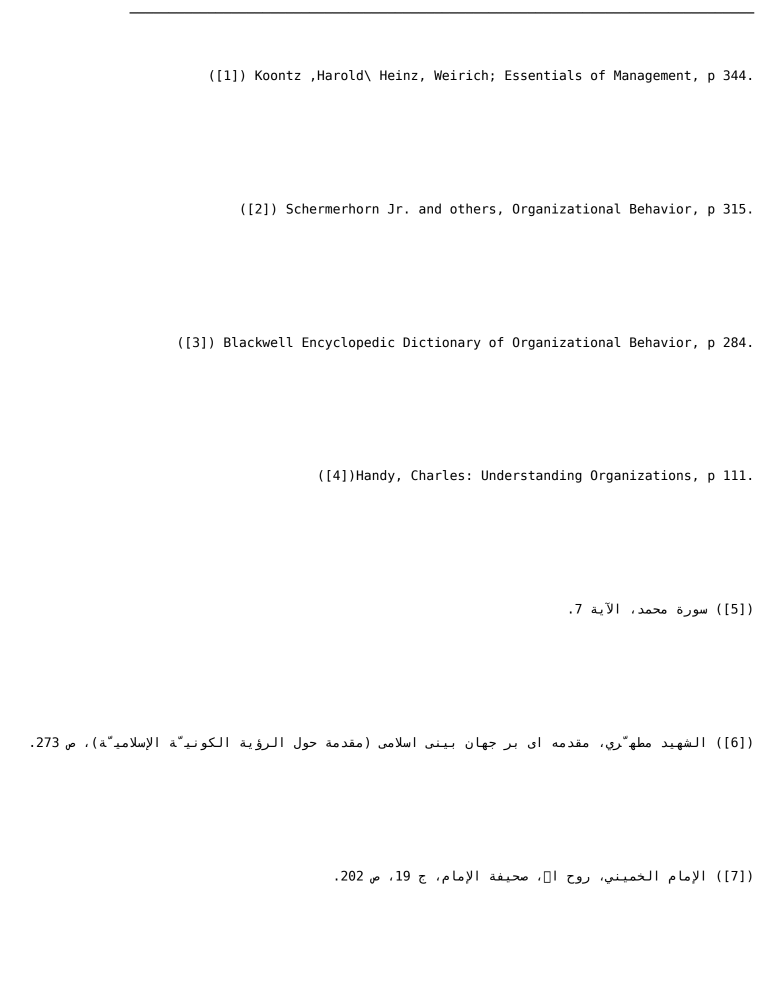
عندما يتحد "ن حج "ة الإسلام والمسلمين السيد أحمد الخميني عن كفاح الإمام (بره) فإن "م يعتبر أن " اصطدام الإمام الخميني (به) ببعض المتحج "رين كان من أصعب اللحطات التي مر "ت عليهم. وقد قال في ذكرياته عن تلك الأيام: >لقد كان بيت الإمام الصغير في النجف مهد الثورة، وأمل الشعب، وفي نفس الوقت مركز ثقل تحم "لل صغوط نظامين جب "ارين، حكومات الشاه الدكتاتوري "ة والنظام العراقي، كما كان مستهدفا "بالهجمات والهتك والتجريح من قبل الأشخاص الذين عك "رت ثورة الإمام (به) صفو حياتهم البائسة. وكان البعض من هؤلاء يقف على الطريق بين مكان درس الإمام الخميني والمرقد المطه "ر لأمير المؤمنين علي (ع) لكي يمر " الإمام الخميني(بره) دون أن يولوه اهتماما "، طنا" " منهم أن "هم بذلك يجرحون الإمام (به) أو يؤذون قلبه النوراني ". عندما كان (بره) في النجف يبحث موضوع ولاية الفقيه، بدأت إعتراصات المتخلد "فين. فكان البعض يحر "ض البعض على ترك الدرس، وكان ينجحون في ذلك للأسف. وكان الإمام نفسه يقول: >عندما بدأ هذا البحث كان هناك البعض مم "ن لم يحضروا في الدرس، ولم يأتوا حتى النهاية..<. علي أي "حال عندما كان أصدقاء الإمام القلاة الصبورون الأقوياء المقر "بون الثابتون يشعرون بأن لم يعد في وسعهم التحم "ل وأن " الشتائم أرهقتهم، كانوا يلوذون بالإمام ليشعروا بتجد "د أرواحهم، وكان الإمام يقول: >عليكم القيام بعملكم، ولا عليكم من هذه الأحاديث. أنتم مسؤولون، وعليكم أن تعملوا بما

تقتضيه مسؤوليتكم. يجب أن تتحمّلوا الصعاب والشتائم لتحرير المسلمين، ولا تتركوا العمل الصالح. مهما قالوا لكم، ومهما افتعلوا لكم المشاكل، فإنّكم لن تعانوا ما عاناه الرسول| في يوم واحد<([27]).

النتيجة

نستنتج من المطالب التي مر ّ ذكرها أن التكليف اصطلاح ديني، يدفع العمل به بعجلة تأثير المؤسسّات الإسلاميسّة، ويورثها الإزدهار.

لقد فسّر قائد الثورة الراحل التكليف بالأوامر والنواهي الإلهبيّة، وأنّ العمل بالتكليف الإلهي هو عبارة طريقة رائعة للتوسّل إلى قيادة وإدارة مثمرة في المؤسسّات الإسلامييّة. فالمدراء من أصحاب هذه الرؤية يضعون العمل بالأوامر الإلهبيّة نصب أعينهم حين يصمسّمون ويخطّطون ويقسسّمون القوى العاملة في مجموعات، وينسسّقون، وينطسّمون، ويخلقون الحوافز بين العاملين ويتواصلون معهم و... وهذا في إطار التبعيسيّة للتكليف، فهم يؤدّون التكليف في مسيرتهم هذه. عندما يتسّبع العاملون في المؤسسّات الإسلامييّة فادتهم المؤمنين بمحورييّة التكليف فسوف يؤدّون واجباتهم بالشكل المطلوب، لأنهم يعتقدون أن ال وقيب عبيس مردفة بإعطاء التوقيّعات \_ ييسيّر لهم التعريّف على التكليف، فلا يتردّدون في مجال التنفيذ، ولا يتمنسّعون، أو ييأسون. وقد كان الإمام الخميني(ره) قدوة عمليسّة في هذا المجال، وقد وضع مفهوم أداء التكليف حيسرز التنفيذ في القضايا المتنوسّعة، وأعطى تفسيرا عديدا ً للنصر والهزيمة في هذه الطريق. لقد كان القائد الرسّاحل يؤمن أن من يعمل بتكليفه لا يهزم، وإن لم ينتصر. فالإمام الحسين(ع) مثلاً مع الإمام الخميني أداء التكليف وعمل به، مستلهما ولكن من هذه الثقافة الدينيسة. ومن الطبيعي أن يتسبع أتباع ومحبّس الإمام الخميني(ره) هذا الأسلوب الإسلامي إذا ما أرادوا العمل بالتكليف.





- ([9]) الإمام الخميني، روح ا∐، صحيفة الإمام، ج 8، ص 105.
  - ([10]) نفس المصدر، ج 15، ص 70.

- ([11]) الإمام الخميني، روح ا∐، صحيفة الإمام، ج 17، ص 224.
  - ([12]) الإمام الخميني، روح ا∐، صحيفة الإمام، ج 8، ص 37.

([13]) نفس المصدر، ج 8، ص 118.

- ([14]) الإمام الخميني، روح ا□، صحيفة الإمام، ج 12، ص 303، 304.
  - ([15]) الإمام الخميني، روح ا∐، صحيفة الإمام، ج 21، ص 221.

([16]) الإمام الخميني، روح ا∐، صحيفة الإمام، ج 17، ص 84، 85.

([17]) نفس المصدر، ج 5، ص 307.

([18]) الإمام الخميني، روح ا□، صحيفة الإمام، ج 21، ص 284.

([19]) الإمام الخميني، روح ا□، صحيفة الإمام، ج 21، ص 284.

([20]) الإمام الخميني، روح ا□، صحيفة الإمام، ج 21، ص 284.

([21]) نفس المصدر، ص 284 \_ 285.

([22]) الإمام الخميني، روح ا□، صحيفة الإمام، ج 21، ص 285.

([23]) الإمام الخميني، روح ا∐، صحيفة الإمام، ج 23، ص 330.

([24]) حكايتهاي تلخ وشيرين (القصص الحلوة والمرَّة)، ج 1، ص 119.

([25]) حكايتهاى تلخ وشيرين (القصص الحلوة والمرّة)، ج 1، ص 119\_ 120.

([26]) حكايتهاى تلخ وشيرين (القصص الحلوة والمرَّة)، ج1، ص 52 \_ 55.

([27]) پا به پای آفتاب (قدم تحاذي الشمس)، ص 68 \_ 69.